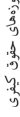
## تكفير،

# از مبانی ممنوعیتِ فقهی تا ضرورت جرمانگاریst

□ عبدالرضا اصغري<sup>١</sup> □ سجاد روستائ*ے*، ۲

گزاف نیست اگر تکفیر را مهمترین مسئلهٔ فعلی جهان اسلام بدانیم که بـه رغـم ماهیت دروندینی آن، دامنهاش به خارج از مرزهای دین نفوذ کرده و تـرس از آن به کشورهای غیر اسلامی نیز سرایت نموده است. در راستای همین اهمیت، یکی از راهکارهایی که می توان برای مبارزه با آن در نظر گرفت، استفاده از حقوق کیفری و مجازات است. با اینکه حقوق کیفری ایزاری در جهت واکنش علیه مجرمان است، طینت ضد بشری تکفیر و گره خوردن آن با تروریسم می تواند حقوق کیفری را از اصول اساسی خود جدا کرده و به گونهای ابزارگون در اختیار قانون گذاران قرار دهد. به رغم وجود این چالش، ضرورت جرمانگاری این پدیده در يرتو مباني فقهي آن، خطر انحراف از اصول مذكور را توجيه مي كند و

۲. دانشجوی کارشناسی ارشد حقوق کیفری و جرمشناسی دانشگاه علوم اسلامی رضوی (نویسندهٔ مسئول) .(sajadroostaei69@gmail.com)





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۴/۱۱/۱ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۵/۸/۸

۱. استادیار دانشگاه علوم اسلامی رضوی (rasghari@yahoo.com).

در عین حال، مزایای استفاده از قانون را نسبت به جایگزینهای غیر حقوقی نشان می دهد. با این حال، راه حل پیشنهادی برای مبارزه و برونرفت از فرایند تبدیل نیروهای تکفیری به عوامل تروریستی، ایجاد موانع قانونی بر سر راه آنها و به اصطلاح جرمانگاری این پدیده به عنوان جرم مانع است؛ راهی که اسناد بین المللی نیز بر آن تأکید دارند.

واژگان کلیدی: تکفیر، نیروهای تکفیری، جرمانگاری، ضرورت جرمانگاری، تروریست.

#### مقدمه

در روزگاری که زندگی می کنیم، بیش از هر دورهای شاهد ناسازگاریها، چندگانگیها و اختلافات شدید در کشورهای اسلامی هستیم. به طوری که امروزه مذهب عمیقاً با نزاعهای داخلی و گرایش به خشونت درآمیخته است (نیکبخت، ۱۳۹۳: ۱۲۷). اندک روزی است که اخبار اسفناکِ کشتار مسلمانان و بعضاً غیر مسلمانان را در سراسر جهان به علت نابردباریهای مذهبی نشنویم. واقعیت آن است که این اختلافات تا زمانی که در قاب اندیشه محصور بماند، نه تنها بر خلاف تعلیمات اسلامی نیست بلکه می تواند موجبات رشد و شکوفایی را نیز فراهم کند؛ چه، اسلام آیینی است که اختلاف مبانی و دیدگاهها را برمی تابد. لیکن سوگمندانه این اختلافات از مرحلهٔ علمی و ذهنی فراتر رفته، به خشونت عریان رسیده است تا جایی که زاییدهٔ آن چیزی جز پدیدهٔ منفور تکفیر در میان گروههای اسلامی نبوده است. تکفیریان با نادیده گرفتن متون، آموزهها و سیرهٔ بزرگان هممسلکشان، به دور از هر گونه تعقل و تأمل، فتوا به کفر برادران هم کیش و مسلمان خود داده، به چپاول اموال آنها، کشتار دستهجمعی، نسل کشی، ترور و ... می پردازند. به عقیدهٔ برخی:

این بی رحمی ها، ابعاد و اشکال چنان هولناکی به خود گرفتهاند که اندیـشمندان را بـه شک و تردید در ذات انسانی واداشتهاند (ترتبی نژاد، ۱۳۸۲: ۵۰).

گویی تبشیر قرآن را که می فرماید هرآینه سخت دلی و تندخویی باعث پراکندگی افراد از حضرت خاتم المی فرماید مواهد شد (ر.ک: آل عمران/ ۱۵۹)، ندیده یا نشنیده اند. آنان با این روش خواسته یا ناخواسته، به نحوی ارزش را با ضد ارزش تبلیغ می کنند. حال آنکه امروز خانوادهٔ بزرگ اسلام بیش از هر زمان دیگری به گذار از اندیشه های تکفیری و تنگ نظرانه به بردباری دینی و مذهبی نیاز دارد.



نکتهٔ ظریفی که در اینجا رخ می نمایاند این است که نه تنها مذهب مانعی برای ارتکاب جرایم تکفیریان نشده است، بلکه عاملی در جهت هر چه دقیق تر، وسیع تر و خسن تر شدن اعمال شان برای از میان بردن خصم شده است؛ چرا که رفتارها، تصمیم گیری ها و انتخاب های فرد مستقیماً متأثر از باورهای وی است (شمس، ۱۳۸۴: ۱۳۸۸). بنابراین یکی از ویژگی های بارز آنان، مبتنی بر مذهب بودن اقداماتشان است. بدیهی است که ادیان الهی راستین که بدون تحریف به بشر رسیده اند، عاری از هر گونه انحراف و تحریک به سمت ناهنجاری ها هستند و در واقع این کجفهمی و اِعمال نظرات شخصی است که دین را به عاملی جرم زا تبدیل می کند.

سابقهٔ پیدایش این پدیده در گروههای اسلامی به دوران خلافت امیرالمؤمنین التالی و خوارج ابرمی گردد. البانی در این زمینه مینویسد:

مسئلهٔ تکفیر، یکی از فتنه های بزرگ و کهنه است که یک فرقه از فرق اسلامی قدیمی بنام خوارج آن را بنا نهادند (البانی، بی تا: ۱۴).

خوارج بعد از جریان حکمیت در جنگ صفین با شعارهای واهی و البته حق به جانب، به عنوان اولین گروهی هستند که سایر فرق اسلامی (توکلیان اکبری، ۱۳۹۱: ۵) و در رأس آنها حضرت علی المبالا را تکفیر کردند (محمدی ری شهری، ۱۳۸۲: ۳۳۳؛ سبحانی تبریزی، ۱۳۷۴: ۵۲۸: ۴۲۵، پرچم فتنهافکنی و تکفیر مسلمانان بعد از خوارج به دست ابن تیمیه حرّانی (قرن هشتم هجری) افتاد (برای ملاحظهٔ فتاوای آنها ر.ک: نجدی، ۱۳۴۲: ۲۸-۴۰) و بعد از آن هم به دست محمد بن عبدالوهاب بن سلیمان نجدی، مؤسس فرقهٔ انحرافی «وهابیت» سپرده شد که فتاوای وی، امروزه قسمت اعظم مستندات گروههای تکفیری را تشکیل می دهد. اما آنچه که به تکثیر تفکیری در سالهای اخیر شدت بخشید بنیادگرایی تکفیری در سالهای اخیر شدت بخشید بنیادگرایی تکفیری از می می دهد. اما آنچه که به تکثیر تفکیری در سالهای اخیر شدت بخشید بنیادگرایی تولید می در سالهای اخیر شدت بخشید بنیادگرایی تولید می در ساله ای در سالهای اخیر شدت بخشید بنیادگرایی تولید می در ساله ای در ساله ساله بی در ساله ساله در ساله بی در ساله بی در ساله ساله بی در ساله به در ساله بی د

ت) ن) ههی تا

۱. خوارج گروهی را می گویند که بر دولت وقت بشورند و آن را قانونی ندانند، ولی در اصطلاح علمای کلام و تاریخ، اقلیتی از سربازان علی این از اگریند که به سبب پذیرفته شدن مسئلهٔ حکمیت ابوموسی و عمروعاص، حساب خود را از امام این جدا و شعار خود را جملهٔ «لا حکم اِلّا لله» قرار دادند. به همین جهت آنها را مُحکّمه نیز می نامند (محمدی ری شهری، ۱۳۸۲: ۶۲۴).

۲. ناگفته نماند که در فواصل زمانی خوارج تا ابن تیمیه و محمد بن عبدالوهاب، کسانی بودند که رأی به
 کفر دیگران صادر نمودند، لیکن منشأ همهٔ آنها را باید در یکی از سه دورهٔ مذکور جستجو کرد.
 ۳. به طور خلاصه بنیادگرایی به معنای بازگشت به اسلام و اصول و مبانی آن و خلفای گذشته است.

بود که البته با حمایت کشورهای غربی و برخی از کشورهای عربی تکمیل شد (رامیار، ۱۳۹۴: ش۸۰/۵). علت گرایش به بنیادگرایی نیز در واقع به نوعی پاسخ به مدرنیسمِ غربی و بدعتهای ایجادشده در دین بوده است.



با نهادینه شدن گفتمان تکفیر که البته نخستین قربانی آن خود مذهب (غلامی و حسین زاده، ۱۳۹۳: ش۱۹/۱) و در مرحلهٔ عملیاتی آن، بزرگان دینی و باورمندان به آن هستند، از نظام کیفری که مجموعهای از ارزشها و اعتقادات جامعه است انتظار می رود که وارد کارزار شود و افزون بر تأمین امنیت نقض شده، آرامش خاطر و خیال را به جامعه هدیه کند. از آنجا که نظام کیفری ایران متأثر از فقه اسلامی است، جرمانگاری در حوزهٔ ارزشهای اساسی اجتماعی و شرعی، به منزلهٔ ابراز، اعلام و تقنین کیفری دربارهٔ جرایم و مجازاتهایی خواهد بود که گزارههای اسلامی در تعارض با آنها هستند (آقابابایی، ۱۳۸۴: ش۱۲/۵) و از آنجا که محال است اسلام به عنوان کامل ترین دین، حکمی در این مسئلهٔ کلان نداشته باشد، برای شناسایی مواضع شریعت، مبانی شرعی این پدیده را در فقه اسلامی پی می گیریم.

ضرورت این جستار از آن جهت احساس شد که اگر بنا باشد این دست از تفکرات، شاخصی برای دینداری باشند، شاید در اطراف آن اجماع مرکبی بر کفر و بی دینی تمام مسلمانان پدید آید (توکلیان اکبری، ۱۳۹۱: ۳) که یقیناً نفع آن نصیب دشمنان اسلام خواهد شد. بر این اساس، پژوهش حاضر با به میان آوردن این پرسش که مبانی و ضرورت جرمانگاری پدیدهٔ تکفیر چیست؟ در پی آن است که زمینه و شالودهٔ اصلی مسئله را تحلیل و نهایتاً این ضرورت را اثبات نماید.

«تکفیر» از مصدر باب تفعیل و از مادهٔ «کفر» است که در لغت معانی متعددی برای آن ذکر شده است و به طور کلی هر چیزی است که چیز دیگری را پنهان کند (ابن منظور، ۱۴۱۴: ۱۴۸/۵) و در کلام قرآن به معنای پنهان کردن و پوشاندن گناه آمده است (مائده/ ۶۵) و در جای دیگری به معنای خضوع انسان برای دیگری آورده شده (همان: ۴۷۶/۳؛ کلینی، ۱۲۲۹: ۱۸۷/۰). همچنین به معنای گذاشتن یک دست روی دیگری در نماز نیز آمده است (عاملی، ۱۴۱۲: ۱۸۸). اما زبیدی در تاج العروس تکفیر را به معنای نسبت دادن کفر به دیگران و کافر قرار دادن آنها آورده است (حسینی واسطی

زبیدی، بیتا: ۶۲/۱۴ ـ ۶۲). این همان معنای اصطلاحی تکفیر است که لازم است از مهدورالدم شمردن متمايز گردد.

از این رو این نوشتار با توجه به اینکه این مبحث از ضرورتهای جامعهٔ کنونی بوده و ریشه در فقه و حقوق اسلام دارد، ابتدا جایگاه و موضع حقوق اسلامی را در این مسئله با عنوان مبانی فقهی حرمت تکفیر تبیین می کند و در ادامه به چگونگی و نمونه هایی از آرا و نظریات فقهای امامیه و عامه اشاره می کند و در نهایت، با اثبات ضرورتهای موجود در اسناد بین المللی و آموزههای جرمشناختی در رابطه با این پدیده تحت عنوان ضرورتهای حقوق بین المللی و جرمشناختی، به ضرورت جرمانگاری تكفير در حقوق كيفرى خواهد رسيد.

#### ۱. مبانی فقهی حرمت تکفیر

فرایند جرمانگاری، امری مغایر با اصل اولیهٔ اباحه و منطقةالفراغ در اعمال می باشد و باید به مواردی محدود شود که منافع اساسی و حیاتی آحاد مردم یا جامعه لطمه دیده باشد (کلارکـسون، ۱۳۷۱: ۲۳۷؛ عبـدالفتاح، ۱۳۸۱: ش۱۹۶/۴۱؛ بوشـهری، ۱۳۷۹: ۳۳\_۳۴). بنــابراین جرمانگاری رفتارها، نیازمند داشتن مبانی محکمی از منابع معتبر در هر نظام حقوقی است که بتواند اِعمال محدودیتها را توجیه نماید. در این بخش به اهم این مبانی که در منابع اصیل و معتبر امامیه و عامه در رابطه با حرمت تکفیر آمده است، خواهیم يرداخت.

#### ۱ـ۱. قرآن و ممنوعیت تکفیر

جلوگیری از قتل و خونریزیهای بیمهابا را میتوان یکی از مهمترین موارد تحریم تكفير از ديدگاه قرآن دانست؛ چرا كه گام نهادن در اين ورطهٔ هولناك، آن هم با اعتقاد راسخ، احتمال اقدام به کشتار و جنایت را به شدت افزایش می دهد. گویی ممنوعیت مذكور، مانعي بر سر راه مفاسد قريبالوقوع بعد از آن است. خداوند متعال در آيهٔ ۹۴ سورهٔ نساء می فرماید: «به کسی که اظهار اسلام می کند نگویید که مسلمان نیستی». '

١. ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ أَلَقَى إِلَيْكُمُ السَّلَامَ لَسْتَمُوْمِنَا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِندَ اللهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةً ﴿ .

194

سپس اضافه می کند که مبادا به خاطر نعمتهای ناپایدار این جهان، افرادی را که اظهار اسلام می کنند متهم کرده و آنها را به عنوان یک دشمن به قتل برسانید و اموال آنها را به غنیمت بگیرید (مکارم شیرازی، ۱۳۷۳: ۲۳/۴-۷۲). این آیه زمانی نازل شد که یکی از مسلمانان مشرکی را به قتل رساند، به خیال اینکه هنوز مشرک است و از روی ترس القای سلام کرده است. خدای متعال وی را توبیخ می کند به اینکه اسلام، ظاهر حال و گفتار افراد را معتبر می داند و مسلمانان حق تفتیش از باطن کسی ندارند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۴۱/۵).

از این آیهٔ شریفه دو حکم استفاده می شود: نخست، ممنوعیت تفتیش عقاید؛ دوم، عدم جواز تكفير كسى كه در اعتقاداتش مسبوق به كفر است (مطابق شأن نزول آيه) و در عين حال به گفتهٔ خودش، ظاهراً اسلام آورده است. يقيناً شدت اين حكم در جايي كه فرد مسبوق به اسلام، و به اصطلاح احاديث، اهل قبله باشد، بيشتر خواهـ د بـود. اما سؤال اساسی که به ذهن می رسد این است که چرا در این آیه از واژهٔ «مسلم» به جای «مؤمن» استفاده نشده است؟ ممكن است در بادى امر گفته شود كه هيچ تفاوتي بين این دو لغت در مانحن فیه وجود ندارد و هر کدام که استفاده شود وافی به مقصود است، اما تردیدی وجود ندارد که ارادهٔ خداوند متعال بر عبث واقع نمی شود. لذا این امتناع محال است که بدون علت و معنا باشد و آنچه که در روایات هم وجود دارد مؤيد اين ادعاست؛ از جمله روايتي كه در مقام فرق بين اسلام و ايمان از امام صادق إليَّالا نقل شده است، ایشان فرمود: مرتبهٔ اسلام قبل از ایمان است؛ زیرا مسلمان شدن باعث می شود که شخص اسلام آورنده ارث ببرد و با مسلمانان ازدواج کند و مال و جانش در پناه اسلام باشد، ولى قبل از اسلام آوردنش چنين نيست. اما ايمان باعث مىشود كه اگر اعمالش یسندیده باشد به او ثواب داده شود $^{1}$  (کلینی، ۱۴۰۷: ۱۷۳/۱؛ طبرسی، ۱۴۰۳: ٣٤٧/٢). در نتيجه، با توجه به تقدم رتبي اسلام بر ايمان، وقتى نهي آيه شامل كسي شود که به دیگری بگوید: «تو مؤمن نیستی»، به طریق اولی و با شدت مغبوضیتی بیشتر،

۱. «إن الإسلام قبل الإيمان وعليه يتوارثون ويتناكحون والإيمان عليه يثابون». خداى متعال در آية ۴۹ سورة حجرات با تأكيد بر اين نكته، در جواب به اعراب باديه نشين كه گفتند ايمان آورديم، مى فرمايد: «بگو: ايمان نياورديد بلكه بگوييد اسلام آورديم و هنوز ايمان در دلهايتان داخل نشده است».

شامل کسی می شود که مسلمانی را غیر مسلمان یا کافر خطاب نماید. البته این استدلال به زودی با روایات متعدد تأیید خواهد شد.

### ٢-١. سنت ضد تكفيري معصومان التالإ

روایات فراوانی در نهی از تکفیر مسلمانی که اقرار به شهادتین دارد، از صحیحترین کتب شیعه و اهل سنت وارد شده است، تا چه رسد به کافر دانستن مسلمانی که واجبات را انجام مى دهد و محرمات را ترك مى كند؛ از جملهٔ مهمترين آنها:

#### ١. رسول خدا عَلَيْكُ فرمود:

هر کس به مؤمنی نسبت کفر دهد، مانند این است که او را کشته باشد (بخاری، ۲۲۶۴/۵ :۱۴۰۷؛ حرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۲۲۶۴/۵).

# ٢. از عبدالله بن عمر نقل شده است كه پيامبر اكرم الله فرمود:

زمانی که مردی به برادر خود می گوید: ای کافر! به راستی که یکی از آنها گرفتار کفر می شود (بخاری، ۱۴۰۷: ۲۲۶۳/۵).

#### امام باقر المِثَلِدِ در بیان علت کافر شدن یکی از آن دو می فرماید:

زيرا يا نسبت تكفيرگر به حق بوده و يا به ناحق. اگر به حق بـوده، تكفيرشـونده كـافر است وگرنه به محض کافر خواندن برادر ایمانی، وصف کفر به گوینده برمی گردد (ابن اثیر جزری، بیتا: ۱۸۵/۴).

#### ۳. در روایت دیگری به نقل از امام باقر النالا آمده است:

هرگز هیچ مردی به کفر دیگری شهادت نداد، جز آنکه یکی از آن دو سزاوار کفر است. اگر شهادت بر کافر داده که راست گفته است و اگر مؤمن باشد، کفر به خودش رجوع مي كند. پس از طعن زدن به مؤمنان بيرهيـز (كليني، ١۴٠٧: ٢٥٠٠ هـرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۲۸۹/۱۲).

#### ۴. رسول اكرم عَلَيْهِ فرمود:

١. «من حلف بملَّة غير الإسلام كاذبًا فهو كما قال، ومن قتل نفسه بشيء عنَّب به في نار جهنِّم، ولعن المؤمن كقتله، ومن رمي مؤمنًا بكفر فهو كقتله» (بخـاري، ١٤٠٧: ٢٢۶۴/۵)؛ «ومـن رمـي مؤمنًا بكفـر فهو كقاتله» (حرّ عاملي، ١٤٠٩: ٢٨٠/١۶).

كسى كه گويندهٔ «لا إله إلّا الله» را تكفير كند، خودش به كفر نزديكتر است از آن شخص (طبراني، ۱۴۰۴: ۲۷۲/۱۲).



سيرهٔ عملي پيامبر اسلام الله و اهل بيت التالا نيز چنان بود كه حتى دشمنان خود را كافر نمي خواندند. يك مورد از آنها داستان نبّهان است كه اسلام آورد و سيس كافر شد. نبی مکرم اسلام علی از وی خواست که توبه کند و او توبه کرد، آنگاه دوباره كافر شد و توبه نمود. او اين كار را چهار بار تكرار كرد. پيامبر عَمَّاللهُ دستور داد كه وى را به قتل رسانند. وقتی او را برای اجرای حکم میبردند، سر خود را کج کرد و به یکی از مسلمانان چیزی گفت. در این هنگام پیامبر پرسید که چه گفت؟ آن مرد عرض کرد که گفت: من مسلمانم و شهادت می دهم که جز خدای متعال معبودی نیست. رسول خدا عَلَيْكُ فرمود: «او را رها كنيد» (متقى هندى، ١۴٠٩: ٣١٥/١). چقدر فاصله است ميان این رفتار و رفتار تکفیریان متعصب که مسلمانانی را می کشند که علاوه بر شهادت به يگانگي خداوند، عامل به اوامر و نواهي شارع مقدس نيز هستند. اميرالمؤمنين النالا نيز که در حقیقت به دست یکی از خوارج تکفیری به شهادت رسید، در جنگ نهروان هیچ یک از آنان را کافر خطاب نکرد و فرمود: «اینها برادران ما هستند که علیه ما شـورش كـردهانـد» (حـرّ عـاملي، ۱۴۰۹: ۸۲/۱۵). شـبيه همـين عبـارات در وصـف امیرالمؤمنین النالی از کتب اهل سنت نیز نقل شده است (ر.ک: ابن ابی شیبه، ۱۴۰۹: ۵۳۵/۷؛ بيهقي، ۱۴۱۹: ۱۷۳/۸). اهميت وحدت و يكپارچگي مسلمانان را مي توان در نوع تعامل امیرالمؤمنین البالا با خلفای راشدین و همکاری با آنان در بسیاری از امور نظامی، سیاسی، علمی، اعتقادی و ... نیز به خوبی مشاهده کرد که نشان از قباحت تفرقه و نفاق در نظر آن حضرت دارد (برای آگاهی بیشتر از نظرات خلفا دربارهٔ امیرالمؤمنین التالار.ک: صدوق، ۱۴۱۳: ۳۶/۴؛ تمیمی مغربی، ۱۳۸۵: ۴۵۳/۲).

#### ۱-۳. حرمت تكفير در كلام فقها

در طول تاریخ همواره شاهد وحدت و زندگی مسالمت آمیز امت اسلامی (شیعه و اهل

۱. هرچند بحث از سیرهٔ اهل بیت الهیار در گفتار بعدی ذکر خواهد شد، سیر بحث سبب شد قسمتی از آن در این گفتار مطرح شود.

سنت) در کنار هم بوده ایم. انکارشدنی نیست که این دو مذهب دارای اختلافات مبنایی و اصولی در زمینهٔ خلافت و ولایت هستند، به طوری که باب مناظرات آنها در طول سالهای متمادی به صورت گسترده مفتوح بوده است. در عین حال، نه تنها این مذاهب هیچگاه یکدیگر را به کفر متهم نکرده و از حوزهٔ نقد مبانی نظری خارج نگشتهاند، بلکه رجوع به فتاوای فقهای آنها در ادوار مختلف، موجب ایجاد ظن قوی به حصول اجماع محصّل در حرمت این پدیده می گردد. دست کم قدر مسلم آن است که نظر مخالفی در این رابطه وجود ندارد. البته بحث از آرای علمای فرقههای مذهبی (مانند وهابیت که اساس اعتقادشان تکفیر سایر مذاهب اسلامی است و امروزه اصول عقاید تکفیریان را تشکیل می دهد) که دارای انحرافاتی از مسیر ادیان الهی هستند و نقش قابل توجهی در ایجاد انگیزهها و اهداف ضد دینی برای ارتکاب انحرافات ایفا می کنند (غلامی و حسینزاده، ۱۳۹۳: ش۹۵/۱) خارج از بحث ماست؛ زیرا مذاهب اسلامی که از بزرگان دین به دست ما رسیده، منحصر در شیعه، حنفی، شافعی، حنبلی و مالکی است. بنابراین سایر انشعابات و فرق، انحرافی، بدعت گون و فاقد سابقه به شمار مي روند؛ به ويژه اينكه حكم به كفر مسلمانان، نخستين بار از همين گروه ها صادر شد. لیکن بحث ما اثبات این مطلب است که در مذاهب پنج گانه به عنوان تنها شاخههای دين الهي اسلام، تكفير عملي بسيار نكوهيده و غير شرعي است. براي يرهيز از اطالة كلام، به برخى از مهمترين فتاواى فقها در اين زمينه خواهيم يرداخت.

ابن حزم اندلسی از علمای بزرگ اهل سنت تصریح می کند که حرمت تکفیر مسلمان، گفتاری است که علمای اهل سنت و تمام صحابه بر آن اجماع دارند (بیتا: ۱۳۸/۳) و کسی که تنها به یگانگی الله و رسالت محمد علی شهادت بدهد مسلمان است (بخاری، ۱۴۰۷: ۱۷/۱؛ کلینی، ۱۴۰۷: ۹۲/۱؛ ۱۴۰۷) و خون، مال، ناموس و اعتقادش تحت حمایت اسلام قرار می گیرد (آل کاشفالغطاء، ۱۴۱۰: ۱۲۴: ۱۲۶۹). شرط دیگری در احادیث معتبر برای صدق عنوان مسلم ذکر نشده است که اگر آن شرط نباشد، حکم به کفر



۱. پوشیده نماند که خوارج تکفیری نهروان، جزء هیچ یک از مذاهب اسلامی نبودند، بلکه به اتفاق مسلمانان، یک فرقهٔ کاملاً انحرافی و به ظاهر مؤمنی بودند که علیه خلیفهٔ چهارم اهل سنت و امام اول شیعیان قیام نمودند.

صادر شود. اغلب فقهای متقدم و متأخر امامیه به صورت مستقیم و به شکل مرسوم معاصر به این بحث نپرداختهاند، لیکن از استناد برخی به این روایت صحیح (گویندهٔ «لا إله إلّا الله» و گواهی دهنده به رسالت نبی مکرم اسلام عَیْنَوْلُهُ مسلمان است) و سایر روایاتی که در مقام شناساندن یا معرفی خصوصیات مسلمان هستند، به دلالت التزامی می توان عدم جواز کافر خواندن دیگران را استفاده نمود (برای نمونههای بیشتر ر.ک: آل کاشفالغطاء، ۱۲۰۰: ۱۲۶۰: ۱۲۹۸؛ شاید به خاطر همین امر است که آیةالله حکیم می فرماید: تکفیر صحابه و مسلمانان با هر مذهبی که باشند، از اعتقادات شیعیان نیست. این نکته در خلال احادیث نقل شده از امامان شیعه و از فتواها و سخنان علما فهمیده می شود (پژوهشکدهٔ حج و زیارت، ۱۳۹۲؛ ۴۶۶).

در نظرگاه فقهای معاصر، حکم قضیه به روشنی بیان شده است. مقام معظم رهبری معتقد است:

تکفیر یکی از مذاهب اسلامی، خدمت به اردوگاه کفر و شرک و خیانت به اسلام، و حرام شرعی است (همان: ۱۳).

آیةالله سیستانی هم با نفی موضوع تکفیر در طول تاریخ از پیروان اهل بیت التیکی می فرماید:

این سخن که شیعیان، اهل بدر، بیعت رضوان،  $^{'}$  مؤمنان مهاجر و انصار،  $^{'}$  ائمهٔ مذاهب اسلامی  $^{"}$  و پیروان آنها را تکفیر می کنند، کذب محض است (همان: ۲۱).

سوگمندانه، چندین قرن بعد از رحلت نبی اکرم المی شخصی بنام ابن تیمیهٔ حرّانی، برای اولین بار شروع به تکفیر مسلمانان نمود (فرمانیان، ۱۳۹۳: ۲۷/۲). وی مرتکب رفتاری شد که هیچ کدام از صحابه و تابعان آنها انجام نداده بودند. شگفت آور اینکه



١. بيعت رضوان يا بيعت تحت شجره بيعتي است كه ياران پيامبر اسلام ﷺ بر سر جان خود با او بستند.

۲. نصار یا انصار النبی عَیْدهٔ الله مسلمانان مدینه از تیره های اوس و خزرج است که پیش از هجرت با پیامبر اکرمییهٔ همپیمان شدند و پس از هجرت در حمایت و یاری آن حضرت و مهاجران پایداری کردند و مهاجران گروهی از مسلمانان شهر مکه بودند که برای حفظ جان و عقیدهٔ خود مکه را ترک کردند و به شهر مدینه مهاجرت کردند.

۳. منظور محمد بن ادریس شافعی معروف به امام شافعی، مالک بن انس، احمد بن حنبل و ابوحنیفه نعمان بن ثابت است.

وی خویش را احیاکنندهٔ آرای سلف میدانست (همان: ۲۷/۲\_۲۹)، در حالی که افکار و نظرات او بیشتر شبیه خوارج بود تا اصحاب، ائمهٔ اربعه و تابعان دورههای قبل. بدين ترتيب بنيان مكتب سلفيه كه دغدغهٔ اصلى آن تكفير ساير مذاهب اسلامي بود، گذاشته شد و مقدمات تشکیل تمام گروههای تکفیری ـ تروریستی کنونی را فراهم آورد. ً

#### ۱-۲. قباحت تكفير در حكم عقل

حكم به آزادى در اعتقاد و انديشه همان چيزى است كه عقل در آن مستقل است. سلب این حق عقلاً نایسند است. در نتیجه نمی توان فردی را که با عقل و اختیار خود به باوری پایبند است، به پذیرش باوری دیگر وادار نمود. نهی و نفی هر گونه اجبار در دین اسلام در آیهٔ شریفهٔ ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ انهِ الشَّاد به همین حکم عقل است. به نظر مىرسد اقدامات تكفيريان نمونهٔ بارزى از عمل در جهت عكس رهنمودهاى عقل و نقل باشد؛ چرا که تحقق شعار «یا بیذیر یا کشته شو» چیزی جز این را نمی طلبد.

بدین ترتیب، به طور کلی اطلاق آیات، روایات و فتاوا، شامل مطلق تکفیر مسلمان است و بنا بر همین اطلاقات هیچ یک از مذاهب اسلامی نمی توانند یک دیگر را کافر بدانند و فتوا به چیزی دهند که امروزه به خوبی مشهود است. کفر آن دسته از پیروان ادیان و مذاهب غیر اسلامی نیز که در متون فقهی و فتاوای فقها وجود دارد هیچ گونه ملازمهای با مهدورالدم بودن آنها ندارد. این گونه تکفیر حرام نبوده و صرفاً بیانگر تفاوت در نوع برخورد مسلمانان با آنها در تزویج، توارث، مستأمن شدن، ذمّه بودن و... است. البته در موارد بسیار محدودی نیز در صورتی که عنوان حربی بر کفار صدق کند کشتن آنها از باب دفاع از اسلام و مسلمانان جایز است. به عبارت دیگر، اصل بر احترام به خون، ناموس، مال و ... كافر است مگر در موارد كاملاً استثنايي. ليكن در

٢. لزوم ايجاز در كلام ايجاب مي كند كه مقاله به دنبال ريشه شناسي يديدهٔ تكفير نباشد، اما براي مقابلهٔ بهتر با آنها و دانستن این نکته که هیچ بدعتی از جمله تکفیر مسلمانان در اسلام مبنایی نـدارد، گزیـری باقی نمی گذارد.



۱. به معنای پیشگامان عادل و درستکار و در اصطلاح خاص به معنای صحابهٔ پیـامبر ﷺ، تابعـان (کـسانی که زمان حضرت رسول علی را درک نکرده اند اما صحابه را دیده و در زمان آنها اسلام آورده اند) و تابعان تابعان (كساني كه زمان حيات پيامبر عَلَيْلُهُ و صحابه را درك نكردهاند اما تابعان را ديـده و اسـلام

تكفيري كه مباني حرمتِ آن ذكر شد، تقابل برعكس است؛ يعني اصل بر مهدورالدم بودن است مگر در مواردی معدود. این همان تکفیری است که ادلهٔ اربعه ممنوعیتِ آن را با صراحت نشان دادهاند. بنابراین تکفیر اصطلاحی که هماکنون در اثر کثرت استعمال مي توان ادعا كرد كه از معناي قبلي و مجاز خود به معناي ممنوع و حرام خود منتقل شده است، ماهيتاً با تكفير موجود در فتاواي فقها و متون معتبر فقهي تفاوت دارد. از آنجا که از نظر فقهی، استناد به ادلهٔ اربعه برای فهم و قرائتی صحیح، در همهٔ تشریعات احکام ضروری است، اگر پس از بحث در ادلهٔ اربعه، نتیجه این شد که ارتكاب رفتاري حرام است، اين اول كلام خواهد بود؛ چرا كه همهٔ حرامها كه قابل جرمانگاری نیستند. بنابراین ورود آنها به حیطهٔ مباحث حقوقی و بحث از اینکه آیا این رفتار قابلیت جرمانگاری دارد یا خیر؟ بحثی ثانوی و بالعرض است که نیاز به اثبات دارد. با توجه به اینکه تکفیر به صورت مستقیم در حقوق اسلام جرمانگاری نشده است و تنها از نظر شرعی حرام محسوب می شود، این حرمت نمی تواند به طور مستقل، جرمانگاری این پدیده را توجیه نماید. لذا این حرمت و ممنوعیتِ مستنبط از منابع فقهی را در کنار ضرورتهایی که ذیلاً به آنها میپردازیم قرار میدهیم و نهایتاً با توجه به مجموع این ادله، جرمانگاری این پدیده توجیه خواهد شد. اما پیش از توجیه این جرمانگاری، ذکر این نکته ضروری است که قانون مجازات اسلامی ۱۳۹۲ در مواد ۳۰۲ و ۳۰۳، یکی از مصادیقی را که با موضوع این جستار شباهت دارد، به این نحو بیان نموده است: فردی که مهدورالدمی را مثلاً به دلیل کفرش به قتل برساند، قصاص و دیه ندارد و فقط اگر بدون اجازهٔ دادگاه این اقدام را انجام داده باشد، مجرم است. این ماده از جهات متعدد قابل انتقاد است. اول اینکه ورود عدالت کیفری به کارزار را منوط به قتل یا ضرب و جرح دانسته است و این خود عملی منفعلانه است که به افول كارايي حقوق كيفرى خواهد انجاميد. دوم اينكه اين واكنش مقنن در واقع تشويق ضمنی به آماده سازی وضعیتهای ماقبل جنایی و ارتکاب جرم است و این ماده با برشمردن احكام جنايتِ خودسرانه، به نوعي به آن مشروعيت بخشيده است كه در قسمت بعدی مقاله به این مورد خواهیم پرداخت. سوم اینکه این ماده به جای فرهنگزدایی از این امر که هر کس بتواند مهدورالدم را به قتل برساند، بیشتر به



قانونمند كردن اين رفتار اهتمام ورزيده و حال آنكه هر گونه رفتار عليه افراد جامعه (ولو مهدورالدم)، در تعارض با نظم عمومي قرار مي گيرد. اگر افراد جامعه بتوانند مجازاتهای قانونی و شرعی را بنا بر صلاحدید خود دربارهٔ هر کسی که مجرم میشمارند، اجرا نمایند، اساساً کاربرد اصل قانونی بودن حقوق جزا مخدوش و منحصر به نگاشتههای کاغذی می گردد که موجب هرج و مرج خواهد شد (نوبهار، ۱۳۸۸: ۲۰ و ۱۸۲). گره خوردن این مسئله با نظم عمومی، راه اثبات و مشروعیت بخشی فقهی آن را نیز باز می گذارد؛ چرا که اگر کشتن مهدورالدم به حکم اولیه متعین باشد، با حکم ثانویه که همان جلوگیری از بر هم خوردن نظم عمومی، جلوگیری از تبعیض او جلوگیری از بازتاب داخلی و بین المللی آن است، در تزاحم قرار گرفته و حکم ثانویه تعین می یابد. لذا ضروری است که قدرت حاکمه، رسیدگی و مجازات افراد را به طور کلی در دست گیرد و از اعطای آن به اشخاص خودداری کند.

### ۲. ضرورت جرمانگاری تکفیر

دلایل زیر، ضرورت این جرمانگاری را اثبات و حمایت می کنند.

#### ۱-۲. ضرورت پیشگیری از برخوردهای فراحقوقی و جنگ

برخی بر این باورند که برای بالفعل شدن مجرمان بالقوه (تکفیرگران)، وجود چهار شرط ضروری است:

اول: شرط اخلاقی (نه اینکه ننگ و عاری که وابسته به عمل مجرمانه است شخص را از ارتكاب آن عمل بازداشته باشد).

دوم: شرط کیفری (ترس از ضمانت اجرای کیفری شخص را از ارتکاب عمل باز نداشته باشد).

سوم: شرط مادی (در برابر مشكلات اجرایی عمل عقبنشینی نكرده باشد).

چهارم: شرط تأثریذیری (احساس تألمی که بر اثر حمله به جان و مال همنوع خود به شخص دست مى دهد او را از ارتكاب عمل باز نداشته باشد) (كينيا، ١٣٧٤: ١٥٠).

١. چرا كه مجازات مهدورالدمي كه يك مسلمان را بكشد مرك است ولي مجازات قتل مهدورالدم تنها حبس تعزیری است آن هم به لحاظ اینکه بدون اذن دادگاه بوده، نه به خاطر قتل.

⟨**r**⋅**r**⟩

با توجه به این بیان، باید اذعان کرد که تکفیر به معنای اصطلاحی امروزی، ارتباط بسیار تنگاتنگی با تروریسم پیدا می کند؛ زیرا همان طور که در عمل هم مشهود است، تحریک شدید وضعیت ماقبل بزهکاری و عواملی به نام دین، جهاد و شهادت در راه خدا، حد فاصل میان اندیشهٔ مجرمانه و عمل جنایی را در این گونه موارد، به حداقل ممکن کاهش می دهد و فرد را واجد هر چهار شرط می کند. به عبارت دیگر، ادعای بعیدی نیست که گفته شود، هیچ بازدارندهای نمی تواند مانع از تحقق منویات و رفتارهای افراطی مرتکبان این گونه از جرایم ایدئولوژیک باشد، به نحوی که مرتکب برای جلب رضایت معبود خویش، هر فرصتی را غنیمت می شمرد تا به نیکوترین وجه، یکی از مهم ترین واجبات دینی خود را که همان «جهاد» است، به پا دارد.

بر این اساس، از یک طرف بیشتر جنایاتی که امروزه به عنوان یک معضل بزرگ در نظام بین المللی مطرح می شوند ناشی از تحرکات گروه های افراطی ـ تکفیری هـستند و از طرف دیگر، آمادگی و توان روانی بسیار بالای تکفیریان در ارتکاب جرایم و اعتقاد آنها بر واجبالقتل بودن غير هم كيشان خودشان موجب مي شود اولين مفهومي كه از مسلمان تكفيري به ذهن برسد، تروريسم باشد. مؤيد اين تلقى را كه اسلام ترويج كنندة ترور و خشونت است، باید به طور رسمی در سیاستهای غرب که در ادامهٔ نظریهٔ برخورد تمدنها مطرح شده و اساس سیاست خارجی آمریکا را در قرن ۲۱ تشکیل داده است، جستجو نمود. این موضع گیری موجب طرح انتقادات بسیاری علیه اسلام در ارتباط با دیدگاه هایی که در آن تروریسم را تبلیغ یا حمایت می کردند، گردیده است. اوج این دیدگاه ها جایی است که بر اساس لیست ارائه شده توسط وزارت دفاع آمریکا، بیش از نیمی از سازمانهای تروریستی را گروههای اسلامی تشکیل دادهاند. بر اساس تلقى اسلام تروريستى، تروريستها مسلمان هستند، همان گونه كه حاميان آنها دولتهای مسلمان و میزبانانشان کشورهای اسلامی اند. در این فرایند، افراد منتسب به اسلام با برخوردهای شدیدی مواجه شده و تقریباً تمامی زندانیان گوانتانامو را مسلمانان تشکیل می دهند (کارگری، ۱۳۹۰: ش۵۸/۱۱)، حال آنکه تعداد زیادی از محبوسان در این زندان، فقط به دلیل داشتن افکار افراطی، متهم به تروریست بودن هستند.

تروریسمی که آمریکا به عنوان کشور قربانی، علیه آن اعلام جنگ کرد، نه تنها

مظنونان آن، بلکه کشوری که مرتکبان در آن قرار داشتند و دیگر کشورهای متهم به آن را نیز هدف قرار می داد (چامسکی، ۱۳۸۳: ۵). عملکرد نظامیان آمریکایی در زندان گوانتانامو و ابوغریب در محروم کردن زندانیان از حقوق انسانی و دادرسی عادلانه و نظامی شدن حقوق کیفری ملی، نیز از نتایج این اعلام جنگ است که می تواند موجب بروز رفتارهای خارج از حقوق کیفری شود تا جایی که اصول و قواعد حقوق جنگ هم رعایت نشود، این در حالی است که شاید هیچ عمل تروریستیای از طرف تکفیرگر صورت نگرفته باشد. همین امر سبب می شود که جنگ علیه جرم، به طور مستقیم به جنگ علیه حقوق بشر سوق یابد (دلماس مارتی، ۱۳۸۸: ۱۰۱۰). حتی قوانینی هم که در برخی کشورها تحت عنوان قانون مبارزه با تروریسم در جهت انتظام بخشی و برخی کشورها تحت عنوان قانون مبارزه با تروریسم تصویب شده اند، سازمان دهی دستگاه عدالت کیفری برای مبارزهٔ عادلانه با تروریسم تصویب شده اند، به معیارهای دادرسی عادلانه توجهی ندارند؛ برای نمونه می توان به قانون ضد تروریسم مصوب سال ۱۲۰۱۰ انگلستان اشاره کرد (نجفی ابرندآبادی و رضوانی، ۱۳۹۴: ش۱۲/۱۲).

در این کشاکش، ارزشهایی چون وظیفهٔ حمایت از افراد در برابر خشونت و رنج بیهوده در جنگ، حمایت از آنان در برابر نقض حقوق بشر توسط دولتهایشان، حمایت از آناه در برابر تحقیر و نیز حمایت از آنها در برابر نتایج ناگوار بی اعتنایی به فقر و گرفتاری ها، ارزشهای مهمتری هستند که در جنگ علیه تروریسم و به ویژه القاعده و طالبان در معرض نابودی اند (لینکتر، ۱۳۸۲: ۱۳-۱۳)؛ چرا که اقدامات نظامی در زمان جنگ تحت قواعدی قرار می گیرند که کاملاً با رویهٔ قضایی حاکم بر دادرسی های حقوقی در سیستم عدالت کیفری تفاوت دارد. این تفاوتها را می توان در سه مرحلهٔ مهم مشاهده کرد: تعقیب، دستگیری و مجازات. در زمان تعقیب، افراد دشمن می توانند در درگیری ها کشته شوند و حال آنکه مظنونان به ارتکاب جرم را نمی توان به قتل رساند، مگر در شرایط استثنایی مثل اینکه کشتن او در مقام دفاع باشد. در حین نبرد، اگر اسیر گرفته شود در حالی که هنوز آتش جنگ شعلهور است، قتل او متعین است (سیوری حلی، بی تا: ۲۲۸۱)، وگرنه مشهور بین فقهای شیعه آن است که متعین است (سیوری حلی، بی تا: ۴۲۸۸)، وگرنه مشهور بین فقهای شیعه آن است که کسانی که بعد از زمین گیر شدن دشمن و پایان جنگ اسیر می شوند، امام بین منت





حالی که متهمان زندانی به طور کلی می توانند با سپردن ضمانت آزاد شوند. در مرحلهٔ مجازات هم هنگامی که دو لشکر با هم برخورد کردند بر ما واجب است که در کشتن دشمنان و جلوگیری از استیلای آنان بر جبههٔ مسلمانان، منتهای کوشش را به کار بریم، بی آنکه منجر به ضعف ما و برتری آنان شود؛ اما مجرمان به ندرت به مرگ محکوم می شوند. افزون بر اینکه می توان تروریستها را تا پایان جنگ زندانی کرد، بی آنکه نیاز به مدرکی باشد یا جرم مشخصی مرتکب شده باشند، در حالی که با حقوق کیفری چنین اقداماتی ممکن نیست (صدر توحیدخانه، ۱۳۸۸: ۱۳۶۷). اقدامات مذکور، امتیازات استفاده از حقوق کیفری و در عین حال مضرات فقدان آن را به ما نشان می دهد که البته به نظر نمی رسد اشکالاتی مانند محکومیتهای اشتباه بتواند مانع استفاده از حقوق کیفری شود؛ چرا که پیامدهای آن به وسعت عواقب جنگ و برخوردهای فراحقوقی نیست.

همچنین با توجه به وضعیت خاص منطقهٔ خاورمیانه و موقعیت ایران به عنوان مرکز جغرافیایی شیعه و در عین حال همسایگی با کشورهایی که در حال حاضر کانون رشد و تمرکز گروه ها تکفیری هستند، وجود نیروها و عناصر این گروه ها و احتمالاً به راه افتادن جریان های افراط گرا در خاک ایران، دور از انتظار نیست. بنابراین فقدان قانون در این زمینه می تواند باعث سردرگمی ضابطان دادگستری در مواجهه با آنها و در نتیجه تبعیض، هرج و مرج، واکنشهای سلیقهای و برخوردهای تروریست گونه با آنها شود که هر کدام قادر است حقی از حقوق مسلم افراد را ضایع کند. حال آنکه ممنوع ساختن این دست رفتارها، امکان مداخلهٔ به موقع برای مهار اشخاص خطرناک و جلوگیری از وقوع جرایم مقصود آنها را فراهم می سازد. بنابراین هرچند استفاده از جقوق کیفری در این مورد می تواند خطراتی از جمله رویکرد امنیتی یا سیاسی شدن آن را در پی داشته باشد، تکیه بر اصل شخصی کردن و به کارگیری مجازاتهای متناسب با کرامت بشری، مزایای زیادی در بی خواهد داشت.

بدین ترتیب برخورد قانونی با تکفیریها در قالب یک جرمانگاری به موقع و پیشگیری محور و در چارچوب اصول اساسی حقوق کیفری، علاوه بر اینکه می تواند از نتایج عملی و ناگوار اقدامات وحشیانه و بی مهابای دولتها در مقابله با آن پیشگیری کند، بستر مناسبی جهت کنترل خطر بالقوهٔ تبدیل نیروهای تکفیری به تروریست

خواهد بود و در عین حال می توان به اصلاح و بازگشت آنها به آموزههای ناب دینی نیز چشم دوخت.

# ۲-۲. لزوم پیشگیری کارا در جرایم منتج از تکفیر (جلوگیری از افول کارایی حقوق کیفری)

به باور تكفيرگران، يك ميليارد و پانصد ميليون مسلمان ـبـه جـز هـممسلكان ايـشانــ همگی کافر و مشرک و مهدورالدم هستند (فرمانیان، ۱۳۹۳: ۳۳/۲)، لذا به هر طریقی باید از میان بروند. پس اگر نگوییم که پدیدهٔ تکفیر، برای نمونه با ترور به عنوان مصیبت قرن، نسل کشی به عنوان جرم شنیع (میرمحمدصادقی، ۱۳۸۳: ۵۷) و بسیاری جرایم دیگر ملازمه دارد، دست كم ييوندشان ناگسستني است. ارتكاب گستردهٔ اين جرايم در حالي است که همهٔ آنها مجازاتهایی با ضمانت اجراهای شدید دارند. مسئلهٔ اصلی اینجاست که ایجاد محدودیت در آزادیهای فردی در قالب جرمانگاری باید به عنوان آخرین راه حل بوده و منافع اعمال حقوق کیفری بیش از ضررهای آن باشد. بدین معنا که در نهایت، نرخ ارتکاب رفتار جرمانگاری شده کاهش یابد. حال سؤال اساسی این است که آیا با وجود انبوهی از قطعنامههای بین المللی و مبارزات همه جانبهٔ ملی علیه تروریسم می توان ادعا کرد که شمار عملیات های تروریستی و جنایات نسل کشی کاهش یافته است؟ آیا در لایههای زیرین سیاستهای رسمی اعلامشده در مبارزه با تروریسم، واقعیتهای دیگری نهفته است که نیاز به اکتشاف دارد؟ واقعیت آن است که اگر به مجازاتها از زاویهٔ اصلاح، تربیت، باز پروری اجتماعی، بازاجتماعی شدن مجرم و برگشت او به جامعه و یا حتی کاهش آمار جرایم نگاه شود، یأس و نگرانی كاملاً طبيعي است (جوان جعفري، ١٣٩١: ١٠٨٢/٢)؛ چرا كه در واقع، حصر اخلال در نظم عمومی به واقعهای تحققیافته، به سان نوش دارو بعد از مرگ سهراب، کارآمدی حقوق کیفری را کاهش می دهد. زمانی که شواهد و قرائن حکایت از آن دارد که برای مثال، بیان هتاکانهای با جریحهدار کردن احساسات، بخشی از جامعه را دچار التهاب نموده است، نباید بی طرفانه نقش تماشاچی را به دولت تحمیل کرد و دخالت آن را موکول به بروز خشونت دانست. اگر تنها رفتارهای خشونت آمیز را مخل نظم عمومی و محرک



(Y. 6)

دولت برای مداخله به شمار آوریم، به طور ضمنی کسانی را که از رفتاری موهن نسبت به باورهایشان به خشم آمدهاند، به ارتکاب خشونت تحریک و تشویق کردهایم. در این تفسیر مضیق از بیان خشونت آفرین که در پشت نقاب دفاع از آزادیِ بیان حداکثری، خود را پنهان ساخته است، تجویز خشونت رفتاری نهفته شده است؛ چرا که تنها دستاویز عملی برای برانگیختن واکنش دولت در قبال اقدامات موهن را تحقق یک خشونت نظمستیز می داند (ذاکرحسین، ۱۳۹۲: ۹۸).

بنابراین از یک طرف، قبل از اینکه تکفیریان وارد عملیات اجرایی و تحقق اندیشهٔ خود شوند، می توان از بروز خشونتهای بعدی جلوگیری و حقوق کیفری را از حالت انفعالی خارج نمود. از طرف دیگر، واکنشهای قانونی به حوادث تروریستی در قالب قانون نویسی یا اصلاح قوانین موجود که بلافاصله پس از اقدامات تروریستی صورت می گیرند، اغلب به این پرسش که چرا حوادث تروریستی صورت گرفتهاند، پاسخی نمی دهند. قوانین جدید هم نه تنها در راه مبارزه با تروریسم به ما کمکی نرساندهاند، بلکه حیثیت و اعتبار قوانین کیفری را نیز نزد عموم ضایع کردهاند. در عمل هم حقوق کیفری نتوانسته خشونتهایی را که در این اعمال نهان بوده و بنام اصول ایدئولوژیک، کیفری نتوانسته خود گرفته است (مجیدی، ۱۳۸۶: ش۱۶۷/۶۲)، با در پیش گرفتن مجازاتهای ارعابی و ترذیلی و به راه انداختن جنگ روانی در جامعهٔ جهانی به وسیلهٔ مجازاتهای ارعابی و ترذیلی و به راه انداختن جنگ روانی در جامعهٔ جهانی به وسیلهٔ رسانه ها کاهش دهد و به اصلاح و درمان مرتکبان آن اَعمال چشم بدوزد؛ تدابیری که نشانهٔ افول فلسفهٔ باز پروری و بازگشت به افزایش سخت گیری کیفری نسبت به نشانهٔ افول فلسفهٔ باز پروری و بازگشت به افزایش سخت گیری کیفری نسبت به برهکاران مزمن به جای منطق اصلاح و پیشگیری است (ابراهیمی، ۱۳۹۰: ۲۴).

به باور برخی، همهٔ جرایم را نمی توان به طور مساوی از طریق روشهای مختلف پیشگیرانه در جرمشناسی کاهش داد. جلوگیری از ارتکاب بعضی جرایم مانند تروریسم صرفاً از طریق سرکوبی و غالباً مجازات شدید ممکن است (بری آر.، ۱۳۸۲: ش۱۳۸۵). به نظر می رسد که این استقرا تام نباشد؛ زیرا همان طور که در عمل به وضوح پیداست نه سختگیری های سیاست کیفری به ثمر نشسته اند (محسنی، ۱۳۸۸: ۵۸/۲) و نه شیوه های اصلاحی و تربیتی در اجرای کیفر به اهداف خود رسیده اند تا پدیدهٔ تروریسم را کاهش دهند بلکه روز به روز شاهد افزایش آنها در سطح جهان هستیم. این نظر شاید در مورد

سایر انواع تروریسم (مانند سیاسی یا دولتی) صادق باشد اما در مورد تروریستهای تكفيري قابل تأمل به نظر مي رسد؛ چرا كه استفاده از مجازات و حقوق كيفري براي فردی که حاضر است زندگی اش را فدای رسالتی آرمانی سازد، سلاحی است که از سر ناتواني اساساً به چشم نمي آيد (مسه، ۱۳۹۱: ۳۰۴/۲). بنابراين چگونه مي توان با اقدامات یسینی شدید، منتظر کاهش جنایات آنها شد؟ وقوع نسل کشی های متعدد و ناتوانی شورای امنیت سازمان ملل در پیشگیری از آن (جاویدزاده، ۱۳۹۰: ش۱۷/۳۳) مثبت این ادعاست که نه تنها مجازاتها نتوانستهاند از وقوع جرایم تروریستی جلوگیری کنند بلکه گزاف نیست اگر گفته شود که هر چه مجازات خشن تر باشد، تروریستهای تکفیری را بیشتر به آرمانشان نزدیک می کند. به عبارت دیگر، درگیری محض با اعمال تروریستی، نسل کشی و امثال آن که در نتیجهٔ تکفیر کردن به وقوع میپیوندنـد، حقـوق کیفری را به مثابهٔ یک ابزار در دست مقامات سیاسی، در پاسخ به خواست وجدان جمعی قرار می دهد. آن گونه که گارلند بیان می کند، فریاد جمعی باید شنیده شود و خشم آنها باید به ظهور رسیده، به آرامش بدل گردد. همین امر موجب شده که حقوق کیفری نوین به سمت استفاده از اقدامات انتقام جویانه کشیده شود تا از این راه بتواند سريعاً به احساسات عموم و نيز به جرم ياسخي مناسب دهد (Garland, 2001: 133-134)، در حالي كه تشفي خاطر بزهديدهٔ جرايم تروريستي و پرداخت دِين اخلاقي بزهكار بـه جامعه از طریق مجازات یا جنگ، فرع بر داشتن جهانی عاری از هر گونه خشونت و ترور است که باید هدف اصلی از مجازاتهای علیه تروریسم را تشکیل دهد. از طرف دیگر، پافشاری و تمرکز حکومت بر بزه، منجر به جرمانگاری سیاستها شده است که در آن، حقوق کیفری یاسخی نمادین برای تعداد زیادی از مشکلات سیاسی، اقتصادی و فرهنگی است (Roach, 1999: 312-313). بدین ترتیب شعار جنگ علیه تروریسم به عنوان استعارهای به کار گرفته می شود که هدف مردمی کردن شدت سرکویی را دنبال می کند (دلماس ـ مارتی، ۱۳۸۸: ۱۰۰۹). یکی از چالش های شدید تمرکز بر جنگ و سیاستهای کیفری سخت گیرانه برای مبارزه با تروریسم آن است که از رهیافتهای ساده تری که به عوامل ریشهای و بنیادین می پردازد، غافل است و تنها به راههای سلبی و ارعابی بدون در نظر گرفتن شرایط و اوضاع و احوال مرتکب متوسل می شود.





به نظر می رسد آنچه می تواند مجازاتها را از اهداف مهم خود دور کند و کارآمدی حقوق کیفری را به شدت تضعیف نماید، علاوه بر سزادهی و مکافات صرف با انگیزههای سیاسی، توجه به معلول و نتیجهٔ ناهنجاری در جهت پاسخ به خواستهٔ عوام بوده است که در نتیجه باعث نادیده گرفته شدن عوامل اصلی بروز جرایم شده است. از این رو، یکی از بهترین و مؤثرترین راهها برای جلوگیری از وقوع این مشکل اساسی، شناخت انگیزههای جرمزا و مهار آنهاست که مقدمهٔ پیشگیری بسیاری از جرایم عمدی خواهد بود. انگیزههای مذهبی به عنوان محرکی قدرتمند، نقش بسیار کلیدی در ارتکاب جرایم ایفا می کنند. در این زمینه، نظر مشاور ویژهٔ دبیر کل سازمان ملل متحد در امور پیشگیری از نسل کشی به عنوان یکی از نتایج عمدهٔ تکفیر، قابل توجه است. ایشان راه پایدار پیشگیری از نسل کشی را مبارزه با علل درگیریهای مبتنی بر آن دانسته است (جاویدزاده، ۱۳۹۰: ش۳۲/۳۳).

بدینسان می توان تفکر تکفیری را به عنوان علةالعلل و منشأ اصلی جنایات تروریستی و علیه بشریت، از ۱۱ سپتامبر تا عملیاتهای انتحاری در کشورهای مسلمان و غیر مسلمان، حملهٔ آمریکا به افغانستان و عراق، پیدایش و رشد داعش و سقوط چندین شهر عراق و سوریه، به راه افتادن موج اسلامهراسی در کشورهای غربی و حتی کشورهای اسلامی، ورود روسیه و ائتلاف کشورهای اروپایی به سوریه، کشتارهای اخیر در فرانسه و بسیاری از نسل کشیهای اخیر دانست که مهار و خنثیسازی آن ضروری است. بعید نیست که اگر افکار آنها به این سرعت منتشر شود، موجب اجماع جهانی علیه کشورهای اسلامی شده، سبب بروز جنگ گردد. با جرمانگاری علیه تکفیری که آبستن بسیاری از مشکلات و خطرات عدیده در گذشته بوده و می تواند در آینده هم باشد، از یک طرف نطفهٔ تعداد زیادی از جنایاتی که امروزه گریبان گیر جهانیان شده است در همان زمان انعقاد خفه خواهد شد و از طرف دیگر با بالا بردن کارایی مجازات و جهت دهی آن به سمت یک برخورد بنیادین، بهرهوری حقوق کیفری و تأثیر آن افزایش خواهد یافت.

<sup>1. &</sup>lt;a href="http://www.farsnews.com/newstext.php?nn=13940823000012">http://www.farsnews.com/newstext.php?nn=13940823000012</a>.

#### ۳-۲. از مفاد اسناد بین المللی تا ضرورت تجریم تکفیر

معاهدهٔ بین المللی جلوگیری از نسل کشی و مجازات آن در سال ۱۳۳۴ بدون هیچ قید و شرطی به تصویب مجلس شورای ملی و سنا رسیده است. همچنین ایران یکی از ۴۸ کشوری است که به اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر مصوب ۱۹۴۸ رأی مثبت داده است. به علاوه، دولت ایران در سال ۱۳۴۷، میثاق بین المللی حقوق مدنی و سیاسی را امضا و در تاریخ ۱۳۵۴ آن را تصویب نموده است. طبق مادهٔ ۹ قانون مدنی، قراردادهای منعقد شده بین ایران و سایر دول، حکم قانون را دارند. از نظر دیوان بین المللی دادگستری چنین تعهداتی با جانشینی دولتها از بین نمی روند (جلالی، ۱۳۸۲: ش۱۲۸۴). از این رو می توان گفت که این معاهدات به عنوان قانون عادی، لازم الاجرا هستند. لذا با توجه به اهمیت این اسناد در نوشتار حاضر، هر کدام جداگانه بررسی می شوند.

#### ۱۹۴۸. معاهدهٔ بینالمللی جلوگیری از نسل کشی و مجازات آن ۱۹۴۸

به رغم نبود ضمانت اجرا در معاهدهٔ مزبور، پیشگیری از این جرم شنیع، یک تکلیف است و کشورها نمی توانند از موازین آن عدول کنند (اردبیلی، ۱۳۶۸: ش۲۸۱۱). مطابق مادهٔ ۵ این معاهده، طرفهای متعاهد ملتزم می شوند که بر طبق قوانین اساسی مربوط خود، تدابیر قانونی لازم را برای تأمین اجرای مقررات این قرارداد اتخاذ نمایند.

برای مبارزه با نسل کشی و پیشگیری از آن که یکی از دو رکن اساسی معاهده است، شناخت علل آن، یعنی تنفر نسبت به برخی گروههای انسانی و ... و در حال حاضر، نابردباری مذهبی ضروری است (جاویدزاده، ۱۳۹۰: ش۵/۳۳). همان طور که گفته شد، یکی از مهمترین عواملی که گروههای افراطی را به سمت نسل کشی در سراسر جهان و به ویژه منطقهٔ خاورمیانه سوق می دهد تفکر تکفیری است؛ تفکری که غیر هم مسلکان خود را نه به عنوان اینکه فردی از افراد است بلکه به این عنوان که عضوی از یک گروه (ملی، مذهبی، قومی یا نژادی) است، نابود می کند (مسه، ۱۳۹۱: ۳۰۳/۲). مذهب شیعه، اهل سنت (البته غیر از هم کیشان خودشان) و به طور کلی هر آیینی که به نظرشان بدعت باشد یا ملیتی (مانند ملیت آمریکایی) که دشمن آنها باشد، محکوم به مرگ است. بنابراین بخش عظیمی از عملیاتهای انتحاری ـ تروریستی آنها علیه اشخاص،



در قاب نسل کشی محصور می شود.

بدین ترتیب با امعان نظر به تأکید مادهٔ ۵ معاهده بر لزوم قانونی بودن تدابیر متعاهدین در اجرای تکالیف محولهٔ این قرارداد و با در نظر گرفتن اینکه امروزه یکی از علتهای اصلی نسل کشی، انگیزههای مذهبی و به اصطلاح تکفیر است، میتوان گفت که کنترل قانونی این پدیده از طریق جرمانگاری، نقشی اساسی در جلوگیری از ارتکاب جنایات افرادی خواهد داشت که شرایط پیش جنایی بسیار قوی، آنها را در آستانهٔ بزهکاریهای گسترده و نسل کشی قرار می دهد.

ذکر این نکته ضروری است که با توجه به عدم جرمانگاری نسل کشی در حقوق ایران و به تبع عدم صلاحیت دادگاههای داخلی در رسیدگی به این جنایت، شناسایی تکفیر به عنوان جرم مستقل و یکی از مهمترین عوامل نسل کشی در حال حاضر، می تواند این خلأ قانون گذاری را قبل از وقوع هر گونه تحرک از جانب مظنونان به ارتکاب این جرم و قبل از صلاحیت یافتن دادگاه کیفری بینالمللی پر کند. این نکته زمانی تقویت می شود که تکفیرگر و تکفیرشده هر دو مسلمان باشند؛ چرا که قضاوت غیر مسلمان برای مسلمان طبق آیهٔ نفی سبیل در هیچ زمانی پذیرفته نیست.

# ۲-۳-۲. اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر مصوب ۱۹۴۸ و میثاق بین المللی حقوق مدنی و سیاسی مصوب ۱۹۶۶

اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر، مادهٔ نوزدهم خود را به شناسایی حق آزادی عقیده در کنار آزادی بیان اختصاص داده است. به موجب این ماده: هر کس برخوردار از حق آزادی عقیده و بیان است. این حق مشتمل بر داشتن عقاید بدون هیچ گونه دخالتی و نیز آزادی در جستجو و کسب و نشر اطلاعات و افکار از طریق رسانهها بدون در نظر گرفتن مرزهاست. همچنین پیماننامهٔ بینالمللی حقوق مدنی و سیاسی در بند ۱ مادهٔ اکرفتن مرزهاست. همچنین پیماننامهٔ بینالمللی حقوق مدنی و سیاسی در بند ۱ مادهٔ ۱۸ خود و قبل از آزادی بیان، حق داشتن عقیدهٔ بدون مداخله را به رسمیت می شناسد. البته این اسناد ضمن به رسمیت شناختن حقوق مذکور، بر مطلق نبودن آن نیز توافق دارند (سجادی، ۱۳۹۰: ش۲۹/۱۰۱). در مادهٔ ۲۹ اعلامیه و بند ۳ مادهٔ ۱۹ پیماننامه، تعامل آزادیها و حقوق، به رعایت حقوق دیگران محدود شده است؛ زیرا آن زمان که باورها



در قالبهای بیانی درآیند از اندرونی ذهن خارج می شوند و با بیان در عیان جلوه نمایی می کنند. این در حالی است که صحن بیان، حریم عمومی و ملک مشاع همهٔ حقهاست. این تبرّج البته تقییدبردار است؛ چرا که با خروج از حریم خصوصی و ورود به حریم عمومی، پای مداخلهٔ دولت نیز باز می شود (ذاکرحسین، ۱۳۹۲: ۱۳۸۸). به عبارت دیگر، تبدیل اندیشههای درونی به کردارهای شایع و علنی، تا زمانی به عنوان یک حق مسلم و اساسی شناخته شده است که در اصطکاک با حق دیگری نباشد (سجادی، ۱۳۹۰: ش۵/۱۰۱، قاری سیدفاطمی، ۱۳۸۸: ۱۹۷/۱، به نظر می رسد محدود کردن یک اعتقاد، زمانی که ابراز آن منجر به نفی عملی سایر باورها شود می تواند قابل توجیه باشد. بی تردید کافر دانستن افراد به صرف داشتن یک آیین خاص، حتی با پنهان شدن باشد. بی تردید کافر دانستن افراد به صرف داشتن یک آیین خاص، حتی با پنهان شدن بشت شعار شکیل آزادی عقیده، ورود غیر مجاز به اعتقادات دیگران و در حقیقت یک رئوسید فرهنگی است.

بنابراین اخلاقاً رفتار کسی مذموم است که با نادیده گرفتن حقوق انسانی افراد، آزادی عقیده را از آنها سلب کند و با توسل به تحرکات تروریستی، باورهای خود را به دیگران القا نماید که البته طبق بند دوم میثاق صراحتاً ممنوع اعلام شده است. در نتیجه، کسانی که در قالب جرمانگاری در صدد دفاع از این حقوق اساسی برمی آیند، نه تنها خلاف موازین حقوق بشر رفتار نکردهاند، بلکه در راستای حمایت از آن و در جهت تأمین الزامات این معاهدات قیام کردهاند. افزون بر اینکه تعالیم اسلام هم مکلفان را به سمت دفاع از حریم خود سوق داده است.

#### ۲-۳-۳. قطعنامههای مربوط به مبارزه با افترا به ادیان مصوب ۲۰۰۹

مورد دیگری را که می توان در نظامات حقوق بین المللی یافت قطعنامه های مربوط به مبارزه با افترا به ادیان است. باید گفت که این قطعنامه ها توجه خاصی به نقض حقوق افراد و گروه ها از طریق سخنان نفرتزا داشته اند؛ مثلاً تمام آن ها با عبارات کم و بیش مشابهی تأکید کرده اند که همهٔ کشورها باید برای مقابله با تنفر، تبعیض، نابردباری و رفتار خشونت آمیز، ارعاب و خشونت ناشی از عدم تحمل دینی همچون حمله به مکان های مذهبی، تمام اقدامات لازم را در چارچوب نظام حقوقی شان و مطابق اسناد



بین المللی حقوق بشر اتخاذ کنند. در ضمن، بسیاری از سخنان منعشده در این قطعنامهها، جزء اموری هستند که می توان ادعا کرد که به طور قطع منجر به ایجاد نفرت و تبعیض علیه گروههای دینی می شوند (سودمندی، ۱۳۹۲: ش۵۵/۱). تبعیضی که چه بر مبنای نژاد باشد و چه بر مبنای باورها و مذهب، آبستن نفرت و خشونتی است که از بطن آن زاده خواهد شد.

عمل به توصیههای این قطعنامهها با توجه به محوریت اسلام در شکل گیری آنها و ارتباطشان با مسئلهٔ تکفیر، الزامی به نظر می رسد.

#### ۲-۲. لزوم شناسایی تکفیر به عنوان جرمی مانع

زمانی که قانون گذار به جرمانگاری انحرافات و به طور کلی رفتارهایی بپردازد که حاکی از حالت خطرناک بوده و ممکن است زمینه ساز ارتکاب جرایم باشند و خساراتی برای جامعه ایجاد کنند هرچند آن خسارات فوری نباشد (نجفی ابرندآبادی و حبیبزاده و بابایی، ۱۳۸۳: ش۲۵/۳۷) و در آینده ایجاد شود، در حقیقت به دنبال مجازات رفتارهایی است که در ظاهر اخلال چندان مهمی در جامعه پدید نمی آورند، ولی ممکن است مقدمهای برای رفتارهای ضد اجتماعی سهمگین تری تلقی شوند (اردبیلی، ۱۳۹۲: ۱۳۹۸). بنابراین جرایم مانع را می توان انحرافاتی دانست که خطری برای جامعه ندارند اما استقرار آنها زمینه ساز جرم است. این جرایم به صورت مستقیم یا غیر مستقیم در ارتباط با صدمات ناشی از جنایات اولیه شکل گرفته اند (2) (Abramas, 1982: ۱۹۵۱). لذا به طور قراردادی جرم انگاری می شوند (نجفی ابرندآبادی، ۱۳۹۱: ۱۱).

امروزه نخستین گام مبارزه با بزهکاری در دانش جرمشناسی، شناسایی و رفع عوامل پیدایش اندیشهٔ مجرمانه است. گام دوم، از میان بردن فرصتها و موقعیتهای بزهکاری ناظر به زمان، مکان، کنترل بزهکار و آموزش است تا کسانی که اندیشهٔ مجرمانه دارند وسوسه و تحریک نشوند و فرصت ارتکاب جرم برای آنها فراهم نشود. یکی از شیوههای مؤثر در پیشگیری از بزهکاری، مبارزه با اسباب، ابزار و مقدمات جرم است (میرخلیلی، ۱۳۹۰: ش۹۶/۳۱)؛ چرا که شعار جرمشناسی مانند پزشکی همواره تقدم پیشگیری بر درمان است.



انحرافی از گزاره های دینی است که وقتی با مقدمهٔ تکفیر همراه شود و از مرحلهٔ اندیشه به عمل گذر کند، می تواند به نتایج وحشتناکی همچون: ترور، قتل، نسل کشی، تجاوز و ... منتهی شود؛ زیرا وضعیتهای پیش جنایی، فرایند تبدیل منویات ذهنی را به واقعیتهای عینی تسهیل می نماید. البته باید توجه داشت اساساً مذاهب راستین الهی جرم زا نیستند و آنچه جرم زایی آن در این حیطه مد نظر است، انگیزههای مذهبی است که ممکن است به طرز نادرستی انتقال یافته باشد (غلامی و حسین زاده، ۱۳۹۳: ش (۹۱/۱۹). با توجه به مطالب پیشین و در راستای مبارزه با مقدمات جرایمی که با این انگیزه رخ می دهند، شناسایی تکفیر به عنوان جرمی مانع از یک طرف می تواند جامعه را تا حد

محرک اصلی جرایمی که با انگیزه های مذهبی ارتکاب می پایند، استنباطات

فارغ از اینکه تکفیر قادر است مقدمهای برای بسیاری از جرایم باشد، می تواند مستقلاً به عنوان رفتاری مبتنی بر نفرت، انه تنها به بزه دیدهٔ مستقیم خود آسیب بزند، بلکه سبب صدمات شدیدتر به هم گروهان بزه دیده و در سطح گسترده تر به جامعه گردد (عباچی، ۱۳۸۸: ۱۳۶۸). اسلام هراسی و در پی آن اسلام گریزی، نمایش حداکثر خشونت به عنوان گفتمان دین، ایجاد ترس و دلهره در اذهان جهانیان از طریق ارتکاب جنایات خارج از تفکر و طینت بشر، زدودن تقدیس نهادهایی همچون نکاح در قالب شعار جهاد نکاح، نمایش کاملاً وارونه و مشوّه از دین که اکنون دیگر رنگ و بوی خیانت به اسلام گرفته است و رسالت پیامبر می از در نهادینه تندرو در نهادینه تحتالشعاع قرار می دهد، از جملهٔ مواردی هستند که جریانهای تندرو در نهادینه کردن آنها به نام اسلام از هیچ کوششی دریغ نمی کنند.

قابل ملاحظه ای از آماج جرایم بعدی ایمن سازد و از طرف دیگر قادر است حالت خطرناک مرتکبان بالقوه را با مقابله ای وضعی با اسباب جرمزا از راه حذف مقدمات،

آیا موارد فوق که مستقیماً زاییدهٔ این پدیدهاند، نمی توانند ضرورت این جرمانگاری را در قالب جرایم مانع، اثبات نمایند؟! آیا به راستی، جرمانگاری رفتار تکفیریان

كنترل و خنثي سازد.

\_

١. جرايمي كه مهمترين انگيزهٔ ارتكاب آن تنفر از طرف مقابل است.

سزاوارتر از تکدی گری و ولگردی نیست؟ با مقایسهای اجمالی میان این پدیده و مصادیق جرایم مانع در حقوق کیفری ایران میتوان به اهمیت این رفتار از آن جهت که مقدمهای برای طیف بسیار وسیعتری از ناهنجاریهای شدید دیگر است، پی برد.



ادر معده معده ای برای طیف بسیار وسیعری از معده ری است، پی برد. باری، هر یک از ادله و ضرورتهای جرمانگاری تکفیر را که به عنوان مبنایی برای ممنوعیتِ قانونیِ این پدیده و در نتیجه جلوگیری از وقوع جنایات انسانی به نام دین اسلام به شمار می رود، بیذیریم، در این واقعیت نمی توان تردید کرد که استفاده از اقدامهای کنشی به عنوان پیش شرطِ استفاده از کیفر باید مورد توجه قرار گیرد؛ چرا که یکی از راهکارهای همنوا کردن مجرمان ایدئولوژیک با هنجارهای اجتماعی، به کارگیری شیوههای آموزشی و بازآموزی تعالیم اسلامی است تا آنها را از انحرافات عقیدتی و افراطی گری برهاند و فرزندان آنها را که می توانند جایگزین تازه نفس و تندروتری از والدین خود باشند نیز از نادرست بودن این امر آگاه کند. البته این گزینه، یکی از مواردی است که با چالشی بزرگ همراه است و آن اینکه آموزش، بیشتر در پیشگیری های غیر کیفری (جامعه مدار و رشد مدار) و در یک دورهٔ زمانی نسبتاً طولانی مورد استفاده قرار می گیرد. بنابراین نمی توان انتظار حصول نتیجهٔ سریع را از آنها داشت (نجفی ابرندآبادی و حبیبزاده و بابایی، ۱۳۸۳: ش۴۶/۳۷). به همین خاطر، این جستار داشت جرمانگاری پدیدهٔ تکفیر پرداخت. در هر حال، اقدامات پیشینی به عنوان ابتدا به بحث جرمانگاری پدیدهٔ تکفیر پرداخت. در مورد این پدیده هم قابل اجراست.

#### نتيجهگيري

به جرئت می توان گفت که استفاده از مجازاتهای توانگیر در بسیاری از جرایم شنیع و جنگ علیه تروریستم، نه تنها نتوانسته است از شمار مجرمان و تروریستها بکاهد بلکه استفادهٔ نابه جا از حقوق کیفری در این گونه موارد به عنوان آخرین ریسمان

۱. از جمله: تهیه و ساخت کلید برای سرقت، داشتن مشروبات الکلی و آلات قمار، تهدید، داشتن محتویات مستهجن از طریق رایانه، نگهداری اشیای مخالف عفت عمومی، داشتن سلاح و مهمات، تشکیل و ادارهٔ دسته یا جمعیت غیر قانونی، دادن اسلحه برای فرار مجرم، ولگردی و تکدی گری، پولشویی، اعتیاد، رانندگی در حال مستی و....

(T) (A)

رهایی بخش، به شدت از کارایی آن کاسته است؛ به نحوی که حتی شاهد تکثیر و رشد روزافزون آنان در سراسر جهان هستیم. اِعمال مجازاتهای شدید بر افرادی که جنایات خود را در راستای امتثال فریضهٔ الهی مرتکب می شوند با چالشهای جدی روبهروست. او حاضر است به هر نحو بکشد و به هر نحو کشته شود. بنابراین، به تعبیری مجازات شدید، بعضاً با این استدلال که «چه راهی بهتر از شهادت و جانبازی در راه خدا!» مشوق آنها خواهد بود. در این فرایند، نیازمند راهبردهایی بنیادین هستیم تا علاوه بر اینکه ما را در برابر تروریسم محافظت کند، در مقابل همهٔ خطرات و جنایات آنان نیز ايمن سازد. از اين رو، شناسايي و محكوميت يديدهٔ شوم تكفير كه تا به حال مورد توجه قانون گذاران واقع نشده است، به عنوان مهمترین عامل تحریک به ارتکاب بسیاری از جرایم شدید در عصر حاضر، می تواند یکی از مؤثرترین راهها برای مهار تروریسم باشد؛ چرا که مرحلهٔ تکفیر از مراحل مقدماتی ارتکاب جرایم است و در جرمشناسی اثبات شده که جلوگیری از وقوع جرایم در این مرحله با استفاده از اقدامات پیشینی، بسیار مؤثرتر از توسل به پیشگیری ثانویه با اقدامات پسینی خواهد بود. حتی می توان گفت که عدم جرمانگاری این پدیده می تواند مشوق تکفیرگر به ارتکاب جرم باشد؛ زیرا از یکسو، عدم اقدام مقنن موجب این تلقی خواهد شد که کافر خواندن دیگران مباح است و بنابراین بی آنکه مانعی بر سر راه فرد قرار گیرد، در آستانهٔ بزهکاریهای گسترده قرار می گیرد. از سوی دیگر، هر لحظه امکان دارد که طرف مقابل هم در مقام دفاع از باورهایش دست به تکفیر بزند که زاییدهٔ آن چیزی جز شیوع دادگستری خصوصی، حنگ و کشتار نخواهد بود.

مهار نیروهای تکفیری از طریق جرمانگاری مزایای زیادی در بر خواهد داشت. بسیاری از تروریستهای تکفیری در اثنای عملیاتهایشان کشته می شوند و یا به صورت انتحاری اقدام به جنایاتشان می کنند. در این صورت، موضوع مجازاتها و اقدامات پیش دستانهای که فرد متعلّق آن است، منتفی شده است؛ اما اگر قبل از انجام هر گونه اقدام و با یک حرکت پیش دستانه مهار شوند، علاوه بر اینکه از وقوع فجایع انسانی جلوگیری شده است، می توان با استفاده از روشهای اصلاحی و بازآموزی تعالیم اسلامی، به برگشت آنها از اندیشههای مخربشان نیز چشم دوخت؛ زیرا انحراف

Y19>

آنها از دین تنها عامل تحریکشان به سمت ارتکاب جرایم است. لذا استفاده از همان آیین برای کسانی که بزرگ ترین آرمانشان شهادت در راه خداست، بهترین و مطمئن ترین راه برای خود کنترلی افراد در مواجهه با فرصتهای انجام جرم است. مؤید این بیان، سیرهٔ عملی امیرالمؤمنین التالا در برخورد با تکفیریان خوارج است که از زمان جدایی آنان از سپاه امام التالا تا هنگام وقوع جنگ نهروان، حضرت التالا از هیچ کوششی در جهت برگشت آنها از عقایدشان دریغ نفرمود و البته عدهٔ کثیری (حدود مدود کوششی در جهت برگشت آنها از عقایدشان اللام بازگشتند (قزوینی، ۱۳۸۰: ۸۶۸؛ رشاد، ۱۳۸۰: ۹۲۵/۹). لذا به نظر می رسد با یک واکنش افتراقی (هم از نظر شکلی و هم از نظر ماهوی) قانونی و البته با آگاهی دادن از طریق بازآموزی عقلانی منطقی تعالیم دینی در خلال مدتزمان توقف آنها در کارگاههای آموزشی و مکانهایی که قانون تعیین خواهد کرد، پیشگیری اختصاصی نیز که یکی از مهم ترین دغدغههای تعیین خواهد کرد، پیشگیری اختصاصی نیز که یکی از مهم ترین دغدغههای جرمشناسی و حقوق جزاست، محقق گردد.

افزون بر این، واکنش قانونی به این پدیده در راستای ارشادات معاهدات بین المللی، قادر است موضع جمهوری اسلامی ایران را در مبارزه با افراطی گری به نحو شفاف به جامعهٔ جهانی نشان دهد و ایران را از اتهام واهی حمایت از تروریسم رهایی بخشد.

البته باید توجه داشت که تأکید زیاد بر خطر تکفیر نباید اسباب برخوردهای شدید را فراهم کرده، موجب نادیده گرفته شدن حقوق افراد گردد؛ زیرا به همان اندازه که تکفیرگر خطرناک است، تکفیرشونده نیز میتواند به بهانهٔ دفاع از حقوق ضایع شده، خطرناک باشد و دست به انتقام بزند.



- ۱. آقابابایی، حسین، «گفتمان فقهی و جرمانگاری در حوزهٔ جرایم علیه امنیت ملت و دولت»، فقه و حقوق، سال دوم، شمارهٔ ۵، تابستان ۱۳۸۴ ش.
  - ٢. آل كاشف الغطاء، محمد حسين بن على، اصل الشيعة و اصولها، قم، دار القرآن الكريم، ١٤١٠ ق.
    - ۳. ابراهیمی، شهرام، جرم شناسی پیشگیری، تهران، میزان، ۱۳۹۰ ش.
- ابن ابى شيبه كوفى، ابوبكر عبدالله بن محمد، المصنف فى الاحاديث و الآثار، تحقيق كمال يوسف الحوت، رياض، مكتبة الرشد، ١٤٠٩ ق.
  - ۵. ابن اثير جزرى، ابوالسعادات مبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث و الاثر، قم، اسماعيليان، بي تا.
- ابن حزم اندلسى، ابومحمد على بن احمد بن سعيد، الفصل في الملل و الاهواء و النحل، قاهره، مكتبة الخانجي، بي تا.
- ٧. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، چاپ سوم، بيروت، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع ـ دار صادر، ۱۴۱۴ ق.
  - ۸. اردبیلی، محمدعلی، «کشتارجمعی»، مجلهٔ حقوقی، شمارهٔ ۱۱، پاییز و زمستان ۱۳۶۸ ش.
    - ۹. همو، حقوق جزای عمومی، چاپ سی و یکم، تهران، میزان، ۱۳۹۲ ش.
  - ١٠. الباني، محمد ناصرالدين، فتنة التكفير، تعليق محمد بن صالح العيمين، بيجا، بينا، بيتا.
- 11. بخارى، ابوعبدالله محمد بن اسماعيل، صحيح البخارى، تحقيق مصطفى ديب البغا، چاپ سوم، يمامه ـ بيروت، دار ابن كثير، ١٤٠٧ ق.
- ۱۲. بری آر.، یوزن، «مبارزه با تروریسم: استراتژی بزرگ، استراتژی و تاکتیک»، ترجمهٔ علی رضایی، مجلهٔ نگاه، سال چهاردهم، شمارهٔ ۳۵، خرداد ۱۳۸۲ ش.
  - ۱۳. بوشهری، جعفر، حقوق جزا (اصول و مسائل)، تهران، انتشار، ۱۳۷۹ ش.
  - 1۴. بيهقي، ابوبكر احمد بن حسين، السنن الكبرى، بيروت، دار الفكر، ١۴١٩ ق.
- ۱۵. پژوهشکادهٔ حج و زیارت، حرمت تکفیر مسلمانان و اهانت به مقدسات مذاهب اسلامی، تهران، مؤسسهٔ فرهنگی هنری مشعر، زمستان ۱۳۹۲ ش.
  - 18. تربتی نژاد، حسن، اسلام و خشونت، بی جا، حرم، ۱۳۸۲ ش.
  - ١٧. تميمي مغربي، ابوحنيفه نعمان بن محمد، دعائم الاسلام، چاپ دوم، قم، آل البيت التَّالِيُّ، ١٣٨٥ ق.
- ۱۸. توکلیان اکبری، محمود، بررسی ریشههای تکفیر در اندیشهٔ فقهی (مطالعهٔ موردی در موضوعات نصب و رفض)، رسالهٔ دکتری فقه و مبانی حقوق اسلامی دانشگاه فردوسی مشهد، پاییز ۱۳۹۱ ش.
- 19. جاویدزاده، حمیدرضا، «سیاستهای پیشگیرانهٔ سازمان ملل متحد در قبال نسل کشی»، فصلنامهٔ پژوهشی حقوق، سال سیزدهم، شمارهٔ ۳۳، تابستان ۱۳۹۰ ش.
- ۲۰. جلالی، محمود، «حقوق بشر در تصمیمات دیوان بینالمللی دادگستری»، مجلهٔ قضایی و حقوق دادگستری، شمارهٔ ۴۴، یاییز ۱۳۸۲ ش.
- ۲۱. جوان جعفری، عبدالرضا، «تحولات جامعه شناسی کیفری از دورکهایم تا گارلند»، دایرة المعارف علـوم جنایی (مجموعهٔ مقاله های تازه های علوم جنایی)، تهران، میزان، ۱۳۹۱ ش.
- ۲۲. چامسکی، نوام، تروریست های جهانی چه کسانی هستند؟، ترجمهٔ مجتبی طاهری، تهران، پژوهشکدهٔ مطالعات راهبردی، ۱۳۸۳ ش.
- ٢٣. حرّ عاملي، محمد بن حسن، تفصيل وسائل الشيعة الى تحصيل مسائل الشريعه، قم، آل البيت المسالي 1۴۰۹ق.



- ۲۴. حسينى واسطى زبيدى، سيدمحمدمرتضى بن محمد، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق مجموعة من المحققين، بيجا، دار النشر، بيتا.
- ۲۵. دلماس ـ مارتی، میری، «پارادایم جنگ علیه جرم، مشروع ساختن امر غیر انسانی»، ترجمهٔ روحالدین
  کردعلیوند، تازههای علوم جنایی (مجموعهٔ مقالهها)، تهران، میزان، ۱۳۸۸ ش.
- ۲۶. ذا کرحسین، محمدهادی، موازنهٔ جرم انگاری اهانت به پیامبر میالی با موازین حق بر آزادی بیان، تهران، شهر دانش، ۱۳۹۲ ش.
- ۲۷. رامیار، علیرضا، (ریشههای خشونت در اندیشهٔ اسلامی)، دانش انتظامی خراسان شمالی، سال دوم، شمارهٔ ۵، بهار ۱۳۹۴ ش.
  - ۲۸. رشاد، على اكبر، *دانشنامهٔ امام على التالخ*، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و انديشهٔ اسلامي، ۱۳۸۰ ش.
- ۲۹. سبحانی تبریزی، جعفر، فروغ ولایت تاریخ تحلیل زندگانی امیرالمؤمنین علی التالی، چاپ چهارم، بیجا، صحیفه، ۱۳۷۴ ش.
- ۳۰. سجادی، سیدمحمد، «حق آزادی عقیده و بیان در اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر و قانون اساسی جمهوری اسلامی افغانستان»، فصلنامهٔ تخصصی بژوهش نامهٔ حقوق، سال اول، شمارهٔ ۱۰۱، تابستان ۱۳۹۰ ش.
- ۳۱. سودمندی، عبدالمجید، «سازگاری قطعنامههای مبارزه با افترا به ادیان با معیارهای بین المللی حقوق بشر»، یژوهشرهای حقوق تطبیقی، دورهٔ ۱۷، شمارهٔ ۱، بهار ۱۳۹۲ ش.
- ٣٢. سيورى حلى، جمال الدين مقداد بن عبدالله، كنز العرفان في فقه القرآن، ترجمه عبدالرحيم عقيقى بخشايشي، قم، بينا، بي تا.
  - ۳۳. شمس، منصور، آشنایی با معرفت شناسی، تهران، طرح نو، ۱۳۸۴ ش.
- ۳۴. صدر توحیدخانه، محمد، «حقوق در چنبرهٔ دشمن؛ از سیاست آمریکایی جنگ با ترور تا نظریهٔ آلمانی حقوق کیفری دشمنان»، تازه های علوم جنایی (مجموعهٔ مقاله ها)، زیر نظر علی حسین نجفی ابرندآبادی، تهران، میزان، ۱۳۸۸ ش.
- ۳۵. صدوق، محمد بن على بن حسين بن موسى بن بابويه قمى، من لا يحضره الفقيه، چاپ دوم، قم، دفتر انتشارات اسلامى، ۱۴۱۳ ق.
  - ٣٤. طباطبايي، سيدمحمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٧ ق.
- ٣٧. طبراني، ابوالقاسم سليمان بن احمد بن ايوب، المعجم الكبير، تحقيق محمد بن عبدالحميد سلفي، چاپ دوم، موصل، مكتبة الزهراء، ١٤٠٤ ق.
  - ٣٨. طبرسي، ابومنصور احمد بن على بن ابي طالب، الاحتجاج، مشهد، مرتضى، ١٤٠٣ ق.
    - ٣٩. عاملي، محمد بن مكي، البيان، قم، بينا، ١٤١٢ ق.
- ۴۰. عباچی، مریم، «جرمهای مبتنی بر نفرت»، تازههای علوم جنایی (مجموعهٔ مقالهها)، تهران، میزان، بهار ۱۳۸۸ ش.
- ۴۱. عبدالفتاح، عزت، «جرم چیست و معیارهای جرم انگاری کدام است؟»، ترجمهٔ اسماعیل رحیم نزاد، معبلهٔ قضایی و حقوقی دادگستری، شمارهٔ ۴۱، ۱۳۸۱ ش.
- ۴۲. غلامی، علی و جمالالدین حسینزاده، «مصادیق جرایم با انگیزه های مذهبی»، پژوهشرنامهٔ حقوق اسلامی، سال پانزدهم، شمارهٔ ۱ (پیاپی ۳۹)، بهار و تابستان ۱۳۹۳ ش.
- ۴۳. فرمانیان، مهدی، «چیستی و چرایی شکل گیری جریانهای تکفیری و دلایل قدرتیابی آنها در دههای اخیر»، هم*راه مبلّغ،* بیجا، بینا، ۱۳۹۳ ش.



- ۴۴. قاری سیدفاطمی، سیدمحمد، حقوق بشر در جهان معاصر: جستارهای تحلیلی از حقها و آزادیها، تهران، شهر دانش، ۱۳۸۸ ش.
  - ۴۵. قزوینی، سیدمحمدکاظم، امام علی از ولادت تا شهادت، قم، دلیل، ۱۳۸۰ ش.
- ۴۶. کارگری، نوروز، «دین و جرم با تأکید بر ارتباط اسلام و جرایم تروریستی»، تعالی حقوق، شمارهٔ ۱۱، خرداد و تیر ۱۳۹۰ ش.
- ۴۷. کلارکسون، کریستوفر، تحلیل مبانی حقوق جزا، حسین میرمحمدصادقی، تهران، جهاد دانشگاهی دانشگاه است. دانشگاه شهید بهشتی، ۱۳۷۱ ش.
- ۴۸. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۴۰۷ ق. و قم، دار الحديث للطباعة و النشر، ۱۴۲۹ ق.
  - ۴۹. کی نیا، مهدی، روانشناسی جنایی، تهران، رشد، ۱۳۷۴ ش.
- ۵۰. لینکر، اندرو، مبارزه با تروریسم: تـ الاش بیهوده، ترجمهٔ محمد صفار، تهران، پژوهشکدهٔ مطالعات راهبردی، ۱۳۸۲ ش.
- ۵۱. متقى هندى، علاءالدين على بن حسام الدين، كنز العمال في سنن الاقوال و الافعال، بيروت، مؤسسة الرساله، ۱۴۰۹ ق.
- ۵۲. مجیدی، سیدمحمود، «جرمانگاری تهاجم در جرایم تروریستی»، نامهٔ مفید، سال سیزدهم، شمارهٔ ۶۴، اسفند ۱۳۸۶ ش.
  - ۵۳. محسنی، مرتضی، *دورهٔ حقوق جزای عمومی: پدیدهٔ جنایی*، چاپ سوم، تهران، گنج دانش، ۱۳۸۲ ش.
- ۵۴. محمدی ری شهری، محمد، دانشنامهٔ امیرالمؤمنین التی بر پایهٔ قرآن، حدیث و تاریخ، ترجمهٔ ابوالقاسم حسینی (ژرفا)، محمدکاظم طباطبایی و محمود طباطبایی نژاد، بی جا، دار الحدیث، ۱۳۸۲ ش.
- ۵۵. مسه، میشل، «بزهکاری تروریستی»، ترجمهٔ روحالدین کردعلیوند و آزادهٔ شاهین مقدم، دایرةالمعارف علوم جنایی (مجموعهٔ مقالات تازههای علوم جنایی)، تهران، میزان، ۱۳۹۱ ش.
  - ۵۶. مكارم شيرازى، ناصر، تفسير نمونه، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٧٣ ش.
- ۵۷. منتظری، حسین علی، مبانی حکومت اسلامی، ترجمهٔ محمود صلواتی و ابوالفضل شکوری، قم، کیهان، ۱۴۰۹ ق.
- ۵۸. میرخلیلی، سیدمحمود، «سد ذرایع و پیشگیری از بزهکاری در آموزههای اسلامی»، فصلنامهٔ حقوق اسلامی، سال هشتم، شمارهٔ ۳۱، زمستان ۱۳۹۰ ش.
  - ۵۹. میرمحمدصادقی، حسین، دادگاه کیفری بین المللی، تهران، دادگستر، ۱۳۸۳ ش.
  - . ف. نجدي، سليمان بن سحمان، الهدية السنية و التحفة الوهابية النجديه، بي جا، بي نا، ١٣٤٢ ق.
- 91. نجفی ابرندآبادی، علی حسین، تقریرات جامعه شناسی جنایی، دورهٔ کارشناسی ارشد، تهران، دانشگاه شهید بهشتی، ۱۳۹۱ ش.
- ۶۲. نجفی ابرندآبادی، علی حسین و سودابه رضوانی، «سلب آزادی پیشگیری محور با تأکید بر مادهٔ ۱۵۰ قانون مجازات اسلامی ۱۳۹۲»، پژوهش نامهٔ حقوق کیفری، سال چهارم، شمارهٔ ۱۲، پاییز ۱۳۹۴ ش.
- ۶۳. نجفی ابرندآبادی، علی حسین و محمد جعفر حبیب زاده و محمد علی بابایی، «جرایم مانع (جرایم بازدارنده)»، فصلنامهٔ مدرّس علوم انسانی، شمارهٔ ۳۷، ۱۳۸۳ ش.
- 94. نوبهار، رحیم، اصل قضایی بودن مجازاتها؛ تحلیل فقهی حق بر محاکمهٔ عادلانه، تهران، شهر دانش، ۱۳۸۸ ش.

۶۵. نیکبخت، سارا، زمینه های گرایش به خشونت و راه کارهای مقابله با آن از منظر جرم شناسی، تهران، کتاب آوا، ۱۳۹۳ ش.

- 66. Abramas, Norman, "The New Ancillary Offences", *Criminal Law Forum*, Vol. 1, No. 1, 1982.
- 67. Garland, David, *The Culture of Control: Crime and Social in Contemporary Society*, University of Chicago Press , 2001.
- 68. Roach, Kent, Due Process and Victims' Right, University of Trento Press, 1999.

